
en partenariat avec 

COLLECTION " LU POUR VOUS "
n°54 - février 2026

La condition 
terrestre 

Crise écologique 
et crise de la modernité

Synthèse du livre 
Face à Gaïa de Bruno Latour



2

La collection " Lu pour vous " 

La collection " Lu pour vous " propose des synthèses de travaux académiques 
qui font référence sur des questions liées à la Responsabilité Sociale, Sociétale et 
environnementale des Entreprises (RSE).
Chaque thématique a vocation à être abordée par des auteurs ayant des opinions 
contrastées.
Ces notes de synthèse ne présentent pas un avis du DoTank et n’engagent pas sa 
responsabilité quant aux points de vue exprimés : elles n’ont d’autre ambition que de 
mettre à la disposition du lecteur des ressources pour sa réflexion et de lui donner envie 
d’aller plus loin dans la découverte des ouvrages et de leurs auteurs.

Synthèse rédigée par Raphaël GIALDINI,
ENS Paris-Saclay, à partir de :

Bruno Latour – Face à Gaïa. Huit conférences sur le nouveau régime 
climatique – Éditions La Découverte – 2015

Bruno Latour (1947-2022), sociologue et philosophie, professeur associé au médialab 
de Sciences Po, a notamment publié Face à Gaïa. Huit conférences sur le Nouveau 
Régime Climatique (2015), Où atterrir ? Comment s’orienter en politique (2017) et Où 
suis-je ? Leçons du confinement à l’usage des terrestres (2021).



3

Avant-propos

Avec la crise climatique, nous ne parvenons plus à faire sens de ce 
qui nous arrive, quelque chose cloche. Nos catégories de pensées, 
héritées de la modernité, semblent en particulier mal calibrées pour 
rendre compte de nos nouvelles relations à l’espace et au milieu naturel. 
Avec Face à Gaïa. Huit conférences sur le nouveau régime climatique, 
Bruno Latour part de ce constat pour nous fournir des outils conceptuels 
neufs, à même de nous permettre de décrire enfin adéquatement notre 
mode d’inscription dans le monde. 

Penser notre situation contemporaine suppose en effet que nous 
cession de nous concevoir soit comme les citoyens abstraits du 
globe (globalisme), soit comme des nationaux attachés une autorité 
souveraine (localisme), pour nous envisager enfin comme des êtres 
dont la subsistance dépend de multiples liens d’attachements, ce que 
Latour appelle la «  condition terrestre  ». Loin d’être abstraite, cette 
notion permet de renouveler en profondeur la RSE. Penser de manière 
terrestre, ce n’est pas adopter une posture morale ou environnementale 
abstraite ; c’est reconnaître explicitement les attachements matériels 
qui rendent une activité possible. Pour une entreprise, cela signifie 
rendre visibles les sols, les écosystèmes, les infrastructures, les chaînes 
logistiques, les régimes climatiques et les territoires humains dont 
dépend sa création de valeur. 

De ce point de vue, la responsabilité ne se mesure plus uniquement 
en termes de conformité ou de performance extra-financière, mais en 
termes de capacité à prendre soin des conditions terrestres de son 
existence.

La condition terrestre
Crise écologique et crise de la modernité



4

Introduction  
Crise écologique et crise de la modernité 

Dans Face à Gaïa, Bruno Latour ne cherche pas simplement à analyser la 
crise écologique contemporaine ; il soutient que le dérèglement climatique 
constitue un  événement de pensée  comparable, par son ampleur, 
aux grandes ruptures cosmologiques de l’histoire occidentale. La crise 
climatique oblige en effet à reconfigurer les catégories fondamentales à 
partir desquelles nous pensons la Terre, l’action, la politique, la science 
et la coexistence humaine. Ce qui est en jeu n’est donc pas seulement 
la protection de l’environnement, mais la possibilité même de continuer à 
habiter un monde commun.

L’auteur part d’un constat déroutant : jamais les sociétés humaines n’ont 
disposé d’un savoir scientifique aussi précis, convergent et robuste sur 
l’état de la planète, et jamais elles n’ont semblé aussi incapables d’en tirer 
des conséquences politiques à la hauteur des enjeux. Cette paralysie 
n’est pas, selon lui, le résultat d’un simple déficit moral, d’un manque 
de volonté ou d’un complot de l’ignorance. Elle révèle une inadéquation 
profonde entre nos cadres de pensée hérités de la modernité et la réalité 
à laquelle nous sommes désormais confrontés. Nous savons, mais nous 
ne savons pas comment agir, parce que nous ne savons plus comment 
décrire correctement ce à quoi nous faisons face.



5

1.
La crise écologique comme révolution 
cosmologique 

Lorsque Latour parle de « révolution cosmologique », il ne s’agit ni 
d’une métaphore rhétorique ni d’un simple changement de paradigme 
scientifique. Il s’agit d’un bouleversement analogue, par sa portée, à la 
révolution copernicienne ou à l’invention de la modernité politique. Une 
cosmologie, au sens fort, désigne en effet la manière dont une société 
se représente la structure du monde, la place des humains en son sein, 
et les conditions de possibilité de l’action. Or, la crise climatique met 
fin à la cosmologie moderne sans que nous disposions encore de ses 
catégories de remplacement.

La cosmologie moderne reposait en particulier sur une dissociation 
fondamentale entre un monde naturel stable, obéissant à des lois 
universelles, et un monde humain, historique, conflictuel, politique. Cette 
séparation permettait de penser l’action comme un projet déployé sur un 
fond neutre : la Terre était le théâtre, les humains les acteurs. La révolution 
industrielle, l’expansion territoriale et la mondialisation se sont inscrites 
dans cette représentation d’un monde extensible, disponible, indifférent 
aux conséquences des actions humaines.

La crise écologique contemporaine marque l’effondrement de cette 
cosmologie. Le dérèglement climatique révèle que le « décor » réagit, 
rétroagit et conditionne désormais directement l’action. La Terre cesse 
d’être un espace abstrait pour devenir une puissance active. Cette 
transformation est donc cosmologique parce qu’elle touche à la structure 
même du monde commun et à l’image que nous nous en faisons : il n’y 
a plus d’extérieur, plus de « nature » au sens moderne, plus de sol stable 
sur lequel appuyer la politique. La question n’est plus « que faire dans le 
monde ? », mais « dans quel monde sommes-nous en train d’agir ? ».

C’est pour nommer cette transformation radicale que Latour mobilise la 
notion de Gaïa. Il insiste d’emblée sur un point essentiel : Gaïa n’est ni un 
mythe néo-païen, ni une entité spirituelle, ni une vision holiste rassurante 



6

de la planète comme organisme harmonieux. Reprenant et réinterprétant 
les travaux de James Lovelock, Latour décrit Gaïa comme un système 
de rétroactions complexes, instable, contingent, composé d’une 
multiplicité de processus bio-géo-chimiques qui rendent certaines formes 
de vie possibles — sans aucune intention, finalité ou bienveillance. Gaïa 
n’est pas une Mère nourricière, mais une puissance indifférente, capable 
aussi bien de soutenir la vie humaine que de la rendre impossible.

Penser « face à Gaïa », c’est donc accepter une rupture décisive avec la 
cosmologie moderne. Là où la modernité opposait un sujet humain actif 
à une nature objective et passive, Gaïa impose une situation dans laquelle 
les humains sont pris dans les processus terrestres qu’ils ont contribué 
à transformer. La Terre n’est ni un objet que l’on observe, ni un système 
que l’on contrôle, mais une condition dynamique d’habitabilité avec 
laquelle il faut composer.



7

2.
Gaïa antimoderne

Le deuxième grand axe de l’ouvrage consiste à montrer que Gaïa est 
fondamentalement anti-moderne, non pas au sens réactionnaire, 
mais au sens où elle détruit les grandes oppositions structurantes 
de la pensée moderne. La distinction entre nature et société devient 
inopérante, car les phénomènes climatiques sont à la fois physiques, 
biologiques, économiques, politiques et techniques. La distinction entre 
local et global s’effondre également : le climat est partout et nulle part, 
fait d’interactions entre des phénomènes situés et des dynamiques 
planétaires. Même l’opposition entre science et politique se brouille, 
puisque les faits climatiques sont immédiatement chargés d’enjeux 
normatifs et conflictuels.

Latour insiste ici sur un point crucial : la crise climatique n’est pas une 
crise de la science, mais une crise de la représentation politique. Les 
sciences du climat produisent des connaissances solides, mais ces 
connaissances ne suffisent pas à fonder une action collective, car elles 
ne s’inscrivent dans aucun cadre politique capable d’intégrer les non-
humains comme acteurs à part entière. La modernité avait délégué la 
nature aux scientifiques et la politique aux humains ; Gaïa rend cette 
délégation impossible. Les océans, l’atmosphère, les sols, les espèces 
vivantes deviennent des puissances qui contraignent directement 
l’action politique.

C’est pourquoi Latour critique l’usage classique de la Nature comme 
fondement universel de l’action collective. Dans la modernité, la Nature 
était invoquée comme une instance neutre et indiscutable : « la science 
dit que ». Or, face à Gaïa, cette stratégie échoue. Les faits scientifiques 
ne sont plus perçus comme des révélations transcendantes, mais 
comme des propositions situées, produites par des collectifs d’experts, 
d’instruments et de modèles. Cette situation ne relativise pas la 
science ; elle la politise au sens fort, en montrant que la connaissance 
est inséparable des conditions de son usage collectif.



8

Un concept décisif émerge alors : celui de zones critiques. Latour 
insiste sur le fait que la Terre de Gaïa n’est pas une sphère homogène, 
mais un ensemble de couches fines, fragiles, localisées — sols, 
atmosphère, nappes phréatiques, océans — où se jouent les conditions 
concrètes de l’existence. La politique écologique ne peut donc plus 
s’organiser autour d’abstractions globales comme « la planète » ou 
« l’humanité », mais doit se reconfigurer autour de territoires concrets, 
habités, disputés, vulnérables.



9

3.
Les Terrestres : une nouvelle figure politique

C’est pour répondre à cette crise cosmologique que Latour introduit la 
notion centrale de Terrestres. Ce concept ne désigne ni une identité 
morale ni une nouvelle catégorie sociologique, mais une position 
politique et existentielle. Les Terrestres sont ceux qui reconnaissent 
explicitement leur dépendance à des conditions matérielles spécifiques 
d’existence, et qui acceptent de penser l’action à partir de cette 
dépendance.

La notion de Terrestres permet à Latour de se défaire de deux figures 
politiques devenues insuffisantes. D’un côté, celle de l’Humanité 
abstraite, héritée de la modernité et des discours globalisants, qui 
suppose un sujet universel homogène, capable de parler au nom de 
la planète entière. De l’autre, celle du citoyen national, inscrit dans un 
territoire souverain défini par des frontières juridiques et administratives. 
Aucune de ces figures ne permet de penser efficacement la crise 
climatique.

Les Terrestres ne sont pas définis par leur appartenance à un État ou 
à une espèce, mais par leurs attachements. Être Terrestre, c’est être 
lié à un sol, à un climat, à des cycles hydriques, à des infrastructures 
techniques, à des écosystèmes, à des modes de subsistance. Ces 
attachements ne sont pas symboliques : ils sont matériels, mesurables, 
conflictuels. Ils définissent ce qui rend une existence possible ici plutôt 
que là.

Cette redéfinition du sujet politique entraîne un déplacement radical de 
la notion de territoire. Le territoire moderne était un espace homogène, 
abstrait, mesurable, gouvernable depuis le centre. Le territoire des 
Terrestres est hétérogène, fragile, stratifié, composé de zones critiques. 
Il ne se définit plus par des frontières fixes, mais par des réseaux de 
dépendances écologiques, techniques et économiques. Un bassin 
versant, une nappe phréatique, une chaîne logistique ou un régime 
climatique deviennent des objets politiques à part entière.



10

Ainsi, Latour propose une politique qui ne part plus de l’État, de la 
nation ou du marché, mais des conditions concrètes d’habitabilité. 
Les Terrestres ne défendent pas un « environnement » extérieur à eux-
mêmes ; ils défendent les milieux qui les font exister. Cette perspective 
transforme profondément la notion même d’intérêt politique : l’intérêt 
n’est plus une préférence subjective, mais un attachement vital.

Le livre développe alors une relecture radicale de la géopolitique 
contemporaine. Les conflits majeurs ne portent plus seulement sur 
des idéologies, des frontières ou des ressources, mais sur la possibilité 
même de maintenir des conditions de vie stables. Gaïa redistribue les 
rapports de force : certains territoires deviennent inhabitables, d’autres 
plus vulnérables, d’autres encore stratégiques. La Terre agit comme un 
acteur géopolitique silencieux mais décisif, bouleversant les catégories 
classiques de la souveraineté et de la puissance.
 



11

4.
La composition : au-delà de la souveraineté 
et du contrôle

Dans les dernières parties de l’ouvrage, Latour insiste sur la dimension 
politique de cette transformation. Faire face à Gaïa, ce n’est pas 
seulement adopter de nouvelles politiques environnementales ; 
c’est renoncer à une certaine image de l’humain comme maître et  
possesseur de la nature. Il s’agit d’apprendre à habiter un monde où 
l’action est toujours risquée, partielle, réversible, et où la responsabilité 
consiste moins à contrôler qu’à composer.

Le concept de composition constitue la véritable alternative  
latourienne aux catégories politiques modernes de domination, de 
maîtrise et de souveraineté. Dans la modernité, gouverner signifiait 
exercer un pouvoir sur un territoire, contrôler des ressources, imposer 
des décisions à partir d’un centre. Cette conception supposait un 
monde stable, prévisible, gouvernable par des instruments techniques 
et juridiques. Face à Gaïa, cette conception devient inopérante.  
La Terre ne se laisse pas gouverner comme un État. Elle réagit, résiste, 
produit des effets inattendus. La politique ne peut donc plus viser la 
maîtrise parfaite.

Composer, c’est agir dans un monde où les conséquences ne sont  
jamais entièrement prévisibles, où les acteurs sont multiples, 
hétérogènes, parfois incompatibles, et où aucune instance ne peut 
prétendre à une souveraineté absolue. La composition est donc une 
pratique politique patiente, expérimentale, réversible. Elle consiste à  
faire tenir ensemble des humains et des non-humains, des intérêts 
divergents, des temporalités discordantes. Elle ne suppose pas 
l’harmonie, mais la conflictualité assumée. Contrairement au consensus, 
la composition accepte que les accords soient provisoires, localisés, 
fragiles.



12

Conclusion 

Ainsi, Face à Gaïa apparaît comme une œuvre profondément 
politique au sens fort : elle ne propose pas un programme, mais une  
transformation de notre imaginaire collectif. Là où Nous n’avons jamais 
été modernes dévoilait la fiction fondatrice de la séparation, Face à  
Gaïa montre ce qui se passe lorsque cette fiction se retourne contre 
nous. Gaïa n’est pas une solution ; elle est la condition à partir de 
laquelle toute solution doit désormais être pensée. Faire face à Gaïa, 
c’est accepter que la politique du XXIe siècle sera une politique de la 
Terre, ou ne sera pas.



13

Ouverture 
Cartographier ses attachements terrestres 

Il nous semble que la notion de Terrestres, centrale dans l’ouvrage,  
permet de renouveler en profondeur la RSE. Comme on l’a vu, être 
Terrestre, ce n’est pas adopter une posture morale ou environnementale 
abstraite ; c’est reconnaître explicitement les attachements matériels 
qui rendent une activité possible. Pour une entreprise, cela signifie 
rendre visibles les sols, les écosystèmes, les infrastructures, les chaînes 
logistiques, les régimes climatiques et les territoires humains dont 
dépend sa création de valeur. De ce point de vue, la responsabilité ne se 
mesure plus uniquement en termes de conformité ou de performance 
extra-financière, mais en termes de capacité à prendre soin des 
conditions terrestres de son existence.

Cette redéfinition du rapport à la Terre entraîne un déplacement 
décisif de la notion de gouvernance. Gouverner une entreprise de 
manière responsable ne consiste plus seulement à arbitrer entre des 
intérêts économiques et des attentes sociétales, mais à organiser une 
délibération collective sur les attachements terrestres de l’organisation. 
Les parties prenantes ne sont plus seulement des groupes humains 
identifiables ; elles incluent des entités non-humaines — ressources 
en eau, qualité des sols, climat local, biodiversité, infrastructures — qui 
conditionnent directement la soutenabilité de l’activité. La RSE peut 
alors être comprise comme une tentative, encore inachevée, d’instituer 
ces attachements dans les processus de décision.

En insistant sur la nouvelle image de l’espace qui se dégage de Face 
à Gaïa, Latour permet également de repenser la notion de territoire 
d’entreprise. Le territoire n’est plus un simple périmètre d’implantation 
ou une zone de conformité réglementaire, mais un ensemble de 
relations dynamiques, souvent invisibles, entre des acteurs humains 
et non-humains. Une entreprise opère toujours sur plusieurs territoires 
terrestres à la fois : bassins versants, réseaux énergétiques, systèmes 
agricoles, infrastructures numériques, zones climatiques. Reconnaître 
cette pluralité territoriale conduit à dépasser une gouvernance centrée 



14

sur le siège ou la chaîne de valeur formelle, au profit d’une gouvernance 
distribuée, attentive aux effets concrets des décisions à différentes 
échelles.

Ainsi, Face à Gaïa offre un cadre conceptuel puissant pour dépasser 
une RSE conçue comme supplément éthique ou simple outil de gestion 
des risques. Il invite à penser l’entreprise comme un acteur terrestre, 
responsable non seulement de ses résultats, mais de sa manière 
d’habiter la Terre. En mobilisant la notion de Terrestres et la nouvelle 
cosmologie qu’elle implique, la gouvernance d’entreprise peut être 
repensée comme un art de la composition avec des milieux fragiles, 
plutôt que comme l’exercice d’une souveraineté économique sur un 
espace supposé neutre. Ce déplacement ouvre donc la voie à une RSE 
véritablement transformatrice, capable de répondre à la profondeur de 
la crise écologique contemporaine.



15



16

À propos 

LeDoTank
LeDoTank est une association dont la 
vocation est de chercher à combler 
le déficit de connaissance et de 
compréhension de ce que sont les 
entreprises moyennes ; déficit qui touche 
tous les champs : gouvernance, RSE, 
financement, performance sociale, etc.
LeDoTank s’inscrit dans l’écoystème 
des entreprises moyennes en initiant 
des projets qui associent entrepreneurs, 
experts et chercheurs pour mieux 
identifier leurs enjeux propres et chercher 
à mettre en avant leur singularité afin de 
proposer des solutions adaptées. Il s’agit 
de contribuer au renouvellement de leurs 
pratiques et d’informer les décideurs des 
règles du jeu sur les spécificités de ces 
entreprises.
Pour progresser dans ces différentes 
voies, leDoTank  peut compter sur ses 
partenaires : ce sont des entreprises 
ou des organisations consacrant des 
ressources – financières et/ou humaines 
– à la recherche de réponses concrètes 
aux enjeux sociétaux qui touchent leurs 
marchés ou leur environnement direct, 
mais aussi plus largement, l’intérêt 
commun.

Contact leDoTank
Lorraine HARRIS
Déléguée Générale
Lorraine@ledotank.com

Nexia S&A
Nexia S&A est un groupe de 500 
professionnels, dont 48 associés, 
spécialisé en audit, expertise comptable 
et conseil de la direction financière.
Le groupe et ses équipes apportent à 
leurs clients, PME, ETI et grands groupes, 
des solutions créatrices de valeurs dans 
les domaines comptables, financiers et 
ESG et les accompagnent pour les mettre 
en œuvre.
Nexia S&A cultive ses valeurs d’esprit 
d’équipe, confiance et compétence, et 
fonde son indépendance sur une totale 
maitrise de son capital par ses associés 
et salariés.
Le groupe poursuit une stratégie de 
croissance maitrisée fondée sur la 
présence de ses associés et managers sur 
le terrain, une offre de services évolutive, 
la généralisation du digital, une dimension 
internationale et le développement de la 
RSE tant en interne qu’au service de ses 
clients.
Nexia S&A exprime sa responsabilité 
sociétale dans sa gouvernance et ses 
pratiques managériales, et est très 
heureux d’accompagner leDoTank dans 
sa mission.

Contact Nexia S&A
Olivier JURAMIE
Associé – Directeur Général
o.juramie@nexia-sa.fr



La collection "Lu pour vous"

n°1 :	 Les marchés à l’épreuve  
	 de la morale
n°2 :	 La nouvelle question laïque.  
	 Choisir la République
n°3 : 	 Les relations marchandes  
	 face au don 
n°4 :	 Économie utile pour des temps  
	 difficiles
n°5 :	 Peut-on penser une liberté sans  
	 abondance ?
n°6 :	 La loi de 1905 n’aura pas lieu.  
	 Histoire politique des séparations  
	 des Églises et de l’État  
	 (1902-1908)
n°7 :	 La gouvernance par les nombres
n°8 :	 Le capital au XXIe siècle
n°9 :	 Refonder l’entreprise
n°10 :	 Les Marchands et le Temple
n°11 :	 La société selon Friedrich Hayek
n°12 :	 Humanité. Une histoire optimiste
n°13 :	 Effondrement. Comment  
	 les sociétés décident de leur  
	 disparition ou de leur survie
n°14 :	 Printemps silencieux
n°15 :	 La crise de l’État-providence
n°16 :	 Enrichissement
n°17 :	 Terre-Patrie 
n°18 :	 Temps, économie et modernité
n°19 :	 Les révoltes du ciel
n°20 :	 La Voie pour l’avenir de l’humanité
n°21 :	 L’État ou la violence maîtrisée
n°22 :	 Le capitalisme d’héritiers.  
	 La crise française du travail
n°23 :	 L’impossible automation
n°24 :	 L’État consacré par le risque

n°25 :	 La 6e extinction : Comment  
	 l’Homme détruit la vie
n°26 :	 Le principe de solidarité
n°27 :	 Le mythe du déficit. Vers une  
	 économie du peuple
n°28 :	 La logique de l’honneur.  
	 Gestion des entreprises  
	 et traditions nationales
n°29 :	 Représenter et gouverner.  
	 Une histoire de l’élection
n°30 :	 Exit, voice, loyalty.  
	 Défection et prise de parole
n°31 :	 Les désordres du travail.  
	 Enquêtes sur le nouveau  
	 productivisme
n°32 :	 Une histoire des règles  
	 en Occident
n°33 :	 La fabrique du consommateur.  
	 Une histoire de la société  
	 marchande
n°34 :	 La naissance du principe  
	 de précaution. Responsabilité  
	 de l’avenir et avenir de la  
	 responsabilité
n°35 :	 Le travail pressé. Pour une  
	 écologie des temps du travail
n°36 :	 Penser les risques du progrès.  
	 Sociétés du risque et modernité  
	 réflexive
n°37 :	 Le nouvel esprit du capitalisme
n°38 : 	Les besoins artificiels.  
	 Comment sortir du consumérisme
n°39 :	 De l’inégalité parmi les sociétés.  
	 Essai sur l’homme et  
	 l’environnement dans l’histoire
n°40 :	 Peut-on faire de la nature un sujet  
	 de droit ? 



n°41 : 	La mort des sorcières et la mort  
	 de la nature
n°42 : 	Le maniement des hommes.  
	 Essai sur la rationalité managériale
n°43 : 	Contre-atlas de l’intelligence  
	 artificielle
n°44 : 	Le travail. Une valeur en voie  
	 de disparition ?
n°45 : 	Les femmes ont toujours travaillé.  
	 Une histoire du travail des femmes  
	 aux XIXe et XXe siècles
n°46 : 	Les métamorphoses du  
	 paternalisme. Histoire, dynamiques 
	 et actualité
n°47 :	 L’État ou la lisibilité du monde
n°48 :	 Rompre le silence du monde.  
	 Pour une écologie des sens  
	 et des relations
n°49 :	 L’Âge du capitalisme de  
	 surveillance Les données, or noir  
	 du XXIe siècle
n°50 :	 Ni dieu ni IA. Une philosophie  
	 sceptique de l’intelligence  
	 artificielle
n°51 :	 Conflits et résistances au travail
n°52 :	 La Mystique de la croissance.  
	 Comment s’en libérer
n°53 :	 Tétranormalisation : défis  
	 et dynamiques
n°54 :	 La condition terrestre.  
	 Crise écologique et crise  
	 de la modernité

Co
py

rig
ht

 ©
 L

e 
Do

Ta
nk

, t
ou

s 
dr

oit
s 

ré
se

rv
és

 –
 2

02
5 

Le
 D

oT
an

k,
 6

9 
ru

e 
de

 M
on

tc
ha

pe
t, 

21
00

0 
Di

jon
 –

 w
w

w.
led

ot
an

k.
co

m


